# 



ДУХОВНО-ПРОСВЕТИТЕЛЬСКАЯ ГАЗЕТА

№ 12 Декабрь 2010г. (37)



Годовщина со дня гибели его светлости Имама Саджада (а) стр. 4



Наступил месяц Мухаррам стр. 5



Толкование Корана на основе субъективного мнения стр. 10-11

# Подвиг Имама Хусейна (а) ради истинных ценностей Ислама стр. 2-3



Редакция газеты «Каусар» объявляет новый конкурс на лучшее написание статьи и стихотворения, посвященных Дню рождения Пророка Мухаммада (с). Победителю будет вручен ценный приз, а отобранное стихотворение или статья будут опубликованы в нашей газете. Просьба отправлять свои работы до 10 февраля 2011 г. только по электронному адресу causar-np@mail.ru с точным указанием данных, адреса и номера телефона автора.

## Kaycap🦃

# Подвиг Имама Хусейна (а)

Ашура – от арабского корня 'ашр – (быть десятым, т.е. десятый день месяца мухаррама (запретного) - первого месяца мусульманского календаря. В этот день, 10 мухаррама 61 года лунной хиджры (10 октября 680 г), произошла одна из величайших трагедий в истории чеповечества

В этот поистине трагический для всех нас день в сражении при Кербеле пали мучениками имам Хусейн, любимый внук пророка Мухаммада (с), второй сын его дочери Фатимы-Захра и имама Али (а), а также 72 его сподвижника, 18 из которых, включая подростков малолетних летей. были прямыми родственниками дорогого Посланника Аллаха (с). К сожалению, нашему читателю почти ничего неизвестно об этой чёрной странице нашей истории. Мы постараемся объективно и доходчиво объяснить вам то, как же могло произойти это преступление. Это про-

изошло почти через 50 лет нако с первых же дней после кончины Посланника Божьего (с). Для того чтобы лучше понять и осознать трагедию Ашуры, нам с вами, придётся вспомнить историю и вернуться к тем дням, когда дорогой Посланник Аллаха (с), с достоинством выполнив миссию, возложенную на него Всевышним, покинул этот бренный мир...

После смерти третьего халифа Усмана в 656 г. духовное и политическое руководство перешло к его

1 (а) - сокр. форма мир ему 2 (с) - сокр. форма да благославит Аллах его и род его

законно избранному руководителю Али ибн Абу Талибу (а). В отличие от первых трёх халифов избрание Али было делом поистине Ибо с предложением о присяге к нему обратились мединцы, египтяне, куфийцы, басрийцы. Од-

Мухаммада (с), сыну Фатимы-Захра и Али, Хасану Муджтабе (а). Муавия, известный свовсенародным. ей хитростью и коварством, воспользовался сложившейся после смерти имама Али (а) ситуацией и, действуя где

своего правления имам Али (а) столкнулся с многочисленными трудностями. Против его законного правления подняли мятеж вначале Талха и Зубайр, а затем и бывший наместник Сирии Муавия.

19 января 661 года в мечети г. Куфы Али (а) был смертельно ранен вероотступником хариджитом Ибн Мулджамом и через два дня покинул этот бренный мир. После убийства имама Али (а) политическое и духовное руководство над мусульманами, согласно Божественным указаниям, перешло

и угрозами, сумел добиться устранения от борьбы с ним многих сторонников имама Хасана (а). Всё это и вынудило имама Хасана (а) пойти на перемирие с Муавией, так как в противном случае, прикрываясь лозунгами борьбы за власть, Муавия угрожал самой сущности Ислама. Согласно договору, заключённому между светлостью Хасаном и Муавией, последний не имел права назначать после себя преемника, и в случае его смерти власть должна была перейти к имаму Хасану (а) или же к имаму Хусейну (а). Десять лет духов-

подкупами, где лестью, а где

к старшему внуку пророка ное руководство мусульман было делом имама Хасана (а), отравленного по приказу Муавие собственной супругой. После смерти имама Хасана (а) эта миссия была возложена на имама Хусейна (а). Хотя Муавия и прилагал все усилия для уничтожения подлинного Ислама, Исла-

> ма Посланника Аллаха Мухаммада (с), но, так как он был дьявольски хитёр, то в глазах простых мусульман выказывал себя добродетельным исламским правителем, сподвижником и родственником пророка (с). Несмотря на соглашение с имамом Хасаном (а), Муавия добился приведения к присяге своего сына Язида как наследника, что превратило халифат в наследственную вотчину Омейядов.

> Имам Хусейн (а) не присягал Муавии и никогда не собирался присягать его сыну Язиду, который был известен любовью к выпивке, азартным играм, развратным женшинам и многим другим делам, строго за-

прещённых Исламом. После смерти Муавии власть в халифате перешла в руки такого низкого и подлого человека как Язид, по поводу чего имам Хусейн (а) изволил сказать: «Если власть будет у такого, как Язид, то можно прочесть «Фатиху» по Исламу».

Однако для придания вида законности своей власти Язиду необходимо было, чтобы ему присягнул имам Хусейн (а). Этим самым как бы можно было оправдать все незаконные, антиисламские действия, творящиеся в государстве, такие как: убийства, пытки, издевательства над



# истинных ценностей Ислам

сподвижниками отсутствие правды, разврат, извращение положений Ислама и многое другое.

Язид пишет письмо правителю Медины Валиду и требует, чтобы тот добился присяги имама, а в случае неповиновения убить его светлость.

Ответив Валиду решительным и категорическим отказом, и узнав о планах Язида, имам покидает Медину, направившись в Мекку. По прибытию в Мекку имам в многочисленных речах, проповедях и молитвах разъясняет паломникам истинное лицо режима Язида, призывая их встать на защиту Ислама. Язид посылает в Мекку наёмных убийц. Не желая, чтобы в этом священном городе случилось такое святотатство, имам Хусейн (а) направляет-

Куфа был заложен в период правления Умара. Столица халифата при имаме Али (а) находилась именно в этом городе. Представители куфийцев ранее неоднократно обращались к имаму с просьбой прибыть к ним и взять бразды правления в свои руки. Имам (а) послал

пророка, в Куфу Муслима бен Акила, своего двоюродного брата, и куфийцы присягают тому как представителю имама Хусейна (а). Как только эти вести дошли до Язида, он посылает в Куфу Убайдуллаха ибн Зияда, который угрозами склоняет куфийцев на свою сторону. В неравном

только один. Да, имам и его сподвижники прекрасно понимали и знали, что их ожидает. Однако они принесли

продолжить свой путь.

Сегодня многие задают-

ся вопросом: «Почему же

имам Хусейн (а) зная, что их,

ожидает смерть, не прекра-

тил своей борьбы?» Ответ

ся в сторону Куфы. Город бою пленяют Муслима бен свои драгоценные жизни Акила и предают его мучительной смерти.

По пути в Куфу, в местечке Салабийе, имам узнаёт о гибели своего представителя, и, ясно видя то, что их ожидает, приглашает людей, сопровождавших его, на беседу. Имам (а) предлагает им вернуться, а сам решает во имя Ислама. Сегодня некоторые горе - историки стараются обелить Язида и представить трагедию Ашуры в виде недоразумения, несчастного случая. Однако гибель в сражении при Кербеле грудных младенцев, таких, как сын имама, а также убелённых сединой старцев

naaaa

 сподвижников пророка (с), лишь доказательство тому, что Язид и ему подобные для достижения своей цели никогда и ни перед чем не остановятся. Трёхлетнее правление Язида -явное свидетельство тому. Ведь кроме этого преступления по его приказу со всей жестокостью

> было подавлено восстание мединцев, которое произошло после личного знакомства представителей этого города с Язидом. По приказу Язида была разрушена Священная Кааба во время боевых действий против Абдаллаха ибн Зубейра.

Имам (а) до последнего момента объяснял окружившему его войску пагубность их деяний, стараясь спасти их от будущего наказания. Некоторые, такие как известный военачальник Хурр, вняли словам

имама (а). Хурр стал первым павшим в битве при Кербеле. После него один за другим вступали в бой с врагами Ислама сподвижники имама. которые, проявляя чудеса храбрости и героизма, пали в бою. Последним мучеником в этой неравной битве пал сам имам Хусейн (а).

#### Дар Творца

Твое сердце открыто, в твоем сердце Ислам...

Аллах дает голос - распеваешь азан.

Совершаешь молитву и читаешь Коран.

Ты становишься чище, среди нас - мусульман!

#### Свет добра

Не стоит ненавилеть, не стоит зло таить...

> Ведь каждый может

обидеть, не каждый сможет простить!

Добро со временем лечит, все то, что болит так в душе.

Тебе становится легче, ты свет разжигаешь в себе!

Свет этот все ярче, прекрасней - его можно увидеть в глазах.

Ты делишься им с другими, и он, остается в сердцах...

#### Счастье

И когда заплачут небеса, Мы взмолим к Всевышнему Аллаху...

Ангелы возьмут наши могаем,

Воспарят к Нему с боль- позади. шим размахом!

Аллах Милостив, Про- ниспосылает, щающ! Он велик!

Он дает нам больше, чем рение любви! достойны...

Он всегда нас слышит

– души крик,

Он дает покой, ведь Он доволен...

Когда мы друг другу по-

Когда беды оставляем

Аллах радость нам Свою

Ведь Господь - олицетво-

Джавадов Джавад

## Kaycap🦃

своего деда, его светлости

Али (а). Он видел борьбу

своего деда с хариджитами

и шейхами Нахрована. Са-

мым трагическим событием,

которое пришлось пережить

имаму Саджаду (а), было

сражение при Кербеле. Все

знают, что, когда Муавия, а

затем Язид попытались про-

Имам Али Зейн-уль-Абидин (букв. - «Украшение поклоняющихся») известен тем, что много внимания в своей жизни уделял молитвам, непрестанно вознося их в самой изящной и красноречивой форме. Поэтому его молитвы, произносимые им на протяжении жизни, вошли в сборники, кото-

рые стали для шиитов каноническими - в том смысле, что никто из ученых не сомневается в эффективности этих молитв, если они произнесены от чистого сердца и с искренними намерениями. Например, как сообщает «Краткая шиитская энциклопедия» «Ac-Сахифат-уль-Камиля», содержащая молитвы имама Зейн-уль-Абидина (а), известное как «Забур-и Али Мухаммад» («Псалмы последователей Мухаммада

собрание молитв имама Зейн-уль-Абидина, названное «Ас-Сахифат-ус-Саджжадийа». Оно составлено и собрано шейхом Мухаммадом бин Аль-Хасаном бин Аль-Хурром Аль-Амили. Третье собрание молитв Зейн-уль-Абидина имама было составлено мирзой Абдуллахом Аль-Исфахани, прозванным Аль-Афанди. Четвертое собрание было подготовлено Мирзой Хусейном Ан-Нури, который, также собрал и составил пятый сборник молитв имама Зейн-уль-Абидина (а). В предисловии к первому русскому изданию «Сахифа Саджжадийа» сообщается:

«Имам Саджад (а) жил в крайне тяжёлое время. Он находился под постоянным давлением господствовавших в то время в исламском обществе зла и насилия. После восстания его отца имама Хусейна (а) другого руководителя, кроме Али ибн Хусейна Зейн аль- 'Абидина (имама Саджада), который мог бы разъяснить людям исламское учение и предписания Аллаха, не



(c)»). Существует и другое было. Имам Саджад (a) после кровавого события в Кербеле, когда в обществе господствовала жестокость, не имел иного пути разъяснения мусульманам исламских предписаний, кроме молитв, ибо после мученической гибели его светлости имама Хусейна (а) фронт истинных мусульман утратил свою мощь. У имама не осталось друзей и соратников: все они погибли в Кербеле от рук воинов Язида. Для продолжения имамата и толкования исламского учения у имама не осталось иного орудия, кроме молитв.

> Имам Саджад (а) жил в тяжелое время, когда в исламском обществе произошли отклонения от истинного пути. Имам Саджад (а) родился за три года до гибели

нения в исламской религии, отец имама Саджада имам Хусейн (а) не имел иного пути, кроме восстания и сражения с врагами религии. Поэтому его светлость вступил в борьбу с Язидом и своей мученической гибелью, а также гибелью своей семьи и соратников провозгласил послание этого восстания во всём мире.

Его светлость имам Саджад (а) в дни сражения при Кербеле был болен и не смог принять в нём участие. Однако после гибели своего отца и его соратников он в своих речах, произнесённых в Куфе, Сирии и Медине, оповестил мусульман о целях и послании этого восстания.

Из истории мы знаем, после мученической

гибели имама Хусейна (а) имам Саджад и её светлость Зейнаб (а) опозорили Омейядских правителей. Многие мусульмане чувствовали свою вину за это происшествие и начали испытывать ненависть к правителям из династии Омейядов. движение было организовано имамом Саджадом (а).

> Он был не только аскетически настроенным вождем, но и мудрым и прозорливым руководителем, все усилия которого во времена всех кризисах были направлены на благо ислама и мусульман.

> 25 мухаррама 95 года хиджры (715 г.) его светлость возрасте 57 или 59 лет был отравлен приспешниками Омейядского двора и предан мученической гибели. Могила его светлости находится в Медине.

#### Некоторые высказывания его светлости:

Самым дорогим для Господа является тот из вас, кто больше совершает добродеяний, и самым почтенным из вас для Него - более богобоязненный и воздержанный от грехов.

О человек, ты рано или поздно покинешь этот свет и вновь будешь оживлен и предстанешь перед судом господним, так подготовь ответ за свои деяния. Это значит, что пока не поздно, есть время, задумайся над жизнью после смерти и старайся достичь благоволения господнего.

Если все люди умрут и я останусь один, то мне не будет страшно, ибо со мной будет Коран.

## Kaycap👺

## Наступил месяц Мухарра

С каждым годом все рии бейна-бейн. Эта теория, его в этого «ученого мужа». больше и больше людей начинают осознавать значение траурного месяца Мухаррам и значение Ашуры. Но, к сожалению, есть те, кто по незнанию, а иногда и преднамеренно хотят затмить значение этих дней. Они ради оправдания ошибочности своих мировоззрений и вне него, многие все же вводят в обиход разного

рода мысли-вирусы, софистические «анализы».

К софистическим вирусам можно отнести: «нужно ли оплакивать имама или нет», «нужно ли вообще вспоминать события, произошедшие несколько веков тому назад». как «все, что не происходило, происходило по воле Аллаха, и оплакивать эти события значит выступать против Божьей воли!».

В данной статье мы хотели бы остановится на этом заблуждении.

Аллах Велик! Аллах Милостив и Милосерден! Аллах создал нас превыше остальных, созданных Им. Он создал нас превыше ангелов, и Он приказал им поклоняться нам. Он наделил нас полномочиями быть Его наместниками на земле... Все это возможно благодаря тому, что Он наделил нас волей. Мы. люди. обладаем Свободной Волей. Той волей, которая может возвысить нас, и той волей, которая может ввергнуть нас в пучину зла и в глубокую пропасть грехопадения. Благодаря ей человек может возвышаться, или, наоборот, опускаться.

Ахли Бейт учит нас тео-

которая ставит все точки над «и» в этом спорном и запутанном вопросе, отрицая как детерминизм и безволие с одной стороны, так и анархию всесилия и независимость от Творца - с другой.

К сожалению, зачастую как в исламском мире, так склоняются к детерминист-



ской модели, что, конечно же, противоречит истинному Исламу, Божественной справедливости и элементарной логике. Невольно вспоминается притча об одном известном ученике 6-го имама Джафара Садыка (а) Бахлул Дананде.

Думаю, уместно будет привести эту притчу здесь в несколько усеченном ва-

«Однажды Бахлул Дананде увидел одного человека, который вещал о Божественном предопределении и доказывал, что все, что ни происходит, происходит с согласия и позволения Аллаха. Услышав эти изречения, Бахлул подошел поближе. Сравнявшись с этим человеком, он нагнулся и, подняв с земли кусок глины, кинул Толпа, до сих пор с упоением слушавшая мужчину, была в ужасе. Конечно, преступника сразу же схватили и отвели к судье.

- В чем же вина Бахлула? - спросил судья у потерпевшего. И тот, указав на следы глины на своем лице, а также на толпу свидетелей, рассказал судье о случившемся.

или должен отказаться от своих изречений, или же согласиться с предначертанном для него Творцом уделом...». Оставим озада-

мной. Ибо, если будем сле-

довать логике высказывания

потерпевшего, все, что ни происходило, происходило

по воле Творца, и никакой

моей вины тут, конечно же

нет. Ведь не мог же я пойти

против Воли Создателя...

Поэтому сей ученый муж

ченного судью в покое и приведем другой пример.

Постараемся представить и оценить действия родителя или учителя, который, усадив своего ребенка или ученика за стол, поставил перед ним задачу сделать уроки за определенный промежуток времени. И этот родитель обещает ребенку награ-

ду за вовремя выполненное задание, например, покупку любимой игрушки, мороженого в большом количестве или поездку на интересный аттракцион. А в случае невыполнения в срок грозит запереть в темном и страшном чулане, с ужасными насекомыми. Словом, метод «кнута и пряника».

Все было бы хорошо и нормально, если бы родитель не связал бы руки своего ребенка так сильно, что он не смог бы освободить их, или же дал задание, которое он не может выполнить, потому что у него нет дотаточных знаний. Например, первокласснику - решить уравнение с двумя переменными

> Джафар Казымлы (Продолжение следует)

- Так, а что ты можешь ответить в свою защиту? спросил судья у Бахлула,

На что Бахлул ответил: «О судья, я совсем не виноват. И моей вины тут никакой нет».

- А разве не ты кинул глину в уважаемого человека? – переспросил судья.
- Видите ли, уважаемый судья, - сказал Бахлул Дананде, - непосредственно перед тем, как произошло сие событие, сей ученый муж утверждал, что все, что ни происходит, происходит по воле и с согласия Всевышнего. И все происходящее заранее предначертано Им. Исходя из этого, о почтенный судья, кусок глины, брошенный мной, хотя и брошен был моими руками, но, по сути, брошен не



# Первый паломник

Пора, охватывающая месяцы Мухаррам-Сафар, характеризуется несколькими кульминационными моментами. Каждый из которых знаменует определенные периоды школы Ашуры.

С точки зрения значимости сбережения многовековой традиции соблюдения мухаррамовой поры, и зарождения традиции паломничества на могилу святейшего Хусейна (а), увековечения школы Ашуры исключительное место среди этих дней занимает, конечно же, сороковой день со дня смерти имама Хусейна (а), а иначе - Арбаин.

#### Воспоминания Атиййи

Арбаин - это день, в который было положено начало традиции паломничества к святой могиле имама Хусейна (а). Зарождение данной традиции связано с именем одного из досточтимых сахабе - сподвижника святейшего пророка (с) -Джабиром Ибн Абдуллахом. Будучи одним из искренних и горячо любимых соратников святейшего пророка Ислама (с), Джабир Ибн Абдуллах стал и первым человеком, посетившим святыню имама Хусейна (а). Это произошло 20-го числа месяца Сафар 61-го года от хиджры, на сороковой день (на арабском сорок обозначается как «Арбаин») после гибели святейшего имама (а). Один из приближенных Джабира Ансари – Атиййя так описывает это событие: «Мы вышли из Медины, чтобы вместе с Джабиром Ибн Абдуллах Ансари посетить могилу имама Хусейна (а). Как только мы дошли до Кербелы, Джабир пошел к реке Фарат (Евфрат) и совершил омовение (гусль). Затем он облачился

в одеяния и натерся благовониями. Повторяя зикр на каждом шагу, он направился к Святыне имама Хусейна (а). Когда мы приблизились к могиле, он приказал мне: «Положи мою руку на могилу» (досточтимый сахабе был уже незрячим). Я так и сделал. В тот самый момент я увидел, как Джабир потерял сознание и пал на могилу. Я плеснул немного воды ему в лицо. Придя в сознание, Джабир трижды воскликнул: «Хусейн! Хусейн! Хусейн!». Из каких глубин души вырывался этот возглас Джабира?! Какие чувства испытывал этот достопочтенный старец, когда взывал к святейшему имаму (а) на его благословенной могиле?!

«О, Хусейн!»...

Сколь много оттенков кроется в этом проникновенном призыве «О, Хусейн!», невольно слетевшим с уст почтенного Джабира. Дабы вникнуть в суть этого события, осознать подлинную причину того, почему спустя десятилетия этот достопочтимый старец, приближенный святейшего пророка (с), поспешил на могилу Хусейна (а) и при прибытии на святыню, не устояв, лишился чувств, а затем, придя в себя, трижды воскликнул «О, Хусейн!», возвратимся к одному эпизоду, произошедшему несколько лет назад. В один прекрасный день, в те времена, когда святейший пророк (с) был еще жив и озарял мир своим светом, Джабир Ансари пришел к святейшему (с). Святейший пророк (c) повелел: «Джабир! Ты будешь жить так долго, что (увидишь как) вырастит Хусейн и Всемилостивый Аллах ниспошлет ему сына, которого тот назовет Али /Имам Саджад (а)/. Ты проживешь столько, что вырастит и Али /Имам Саджад (а)/ и Всемилостивый Аллах дарует и ему сына Мухаммада Бакира (а), рассекающего (завесы) наук. Ты передай ему мое приветствие (мой салам)».

В обращении святейшего пророка (с) к одному из своих ближайших соратников Джабиру отмечены три важнейших момента. Первое – это то, что он, Джабир, проживет долгую жизнь на земле. Затем пророк (с) известил Джабира о рождении благословенного дитя и внука имама Хусейна (а). Но в обращении пророка (с) прозвучало еще и третье провозвестие – о преемственности его миссии предводительства над уммой – имамата, которое послужит последним из худжатов - доказательств, свидетельств, знаков, Божье слово, донесенное Божественными Посланниками (а) и завершенное последним из пророков - святейшим Мухаммадом (с), Он раскрыл для людей смыслы благословенного Корана и помог им укрепиться в Божьей вере.

#### Два священных горизонта

Словно два священных горизонта раскрыл перед взором Джабира святейший Посланник Всевышнего (с). Первый горизонт – это имам Саджад (а), который явил собой истинный образец преклонения перед Всевышним и научил людей обращаться к Всевышнему, взывая, молясь, он научил людей молитвам. Он возродил в обществе культуру моления и, вооружив людей молитвами, возвел ее (молитву) на ту вершину, которую изначально определила для нее благословенная

вера. Свидетельством всех его трудов является ныне книга «Сахифа-Саджадия» – сборник молитв святейшего имама Саджада (а).

Вторая священная окоема – это вершина имама Бакира (а), который своей сущностью засвидетельствовал силу и величие Всевышнего, приобретаемые на пути постижения наук и познаний. И, как свидетельствует хадис, донесение своего приветствия Мухаммаду Бакиру (а) - благословенному потомку, который является к тому же и сыном имама Саджада (а), внуком имама Хусейна (а) и правнуком святейшего имама Али (а) - эту почетную миссию пророк (с) возлагает именно на благословенного Джабира Ансари.

Проходят годы... Джабир еще жив, но святейший пророк (с) уже покинул этот мир. Покинул, оставив сиротой свою умму. Покинул с неустранимой тревогой на сердце. С беспокойством о будущих деяниях тех, кто породит смуту в Бани-Сагифа. С великим смятением в душе, провидя тяготы, которые придется испытать его дорогому и горячо любимому Али (а) – льву Господне, витязю истины, грозе неверных и предателей, и то терпение, которое ему придется проявлять долгие десятилетия во имя сохранения Ислама, во имя единения уммы...

Проходят годы... святейший Али (а) тоже покидает этот мир. Со дня смерти пророка (с) проходит уже 30 лет. Имам (а) погибает от рук вероломного невежды, который заносит отравленный меч на благословенную голову имама (а) тогда, когда он пребывает в преклонении перед Всевышним...

# Kaycap🦃

# e D 6

Кровь, хлынувшая из раны шит непременно совершить на благословенном челе, окрашивает в алый цвет лицо святейшего имама (а). Лицо того, чьим светом озарялся этот мир. Кровь того, кто в любое мгновение был готов расстаться с жизнью на пути возлюбленного Аллаха. Но Джабир еще живет. Он переживает великое горе и продолжает свой земной путь...

Проходят годы... Джабир живет, но нет в этом мире уже и имама Хасана (а). Он погибает от яда, который подсыпал ему один презреннейший, подосланный Муавией. Но неблагодарные люди не позволили даже плоти святейшего имама (а) упокоиться рядом со своим праотцом - святейшим пророком (с)...

Проходят годы... Джабир все еще жив. Но уже нет в живых святейшего Хусейна (а). Растет его сын – имам Али Ибн Хусейн - имам Саджад (а). И вот имам Саджад (а), Али сын Хусейна (а), попадает в плен к врагам Ислама. Тот самый Али Ибн Хусейн (а), о рождении которого провозвестил Джабира святейший Посланник (с).

Как тяжко Джабиру жить с этими потерями, с болью утраты любимых людей и величайших, совершеннейших среди сотворенных. Как трудно вынести кончину святейшего пророка (с), смерть Святейшей Фатимы (с), гибель святейшего Али (а), имама Хасана (а), имама Хусейна (а)...

О чем мыслил Джабир? Но возвратимся ко дню Арбаин. Вернемся к Джабиру - уже состарившемуся достопочтенному сахабе, который вышел из Медины и направился в Кербелу... Тому, кто, будучи чистым душой, дойдя до реки, реомовение, очистить свою плоть перед тем, как подойти к святыне. Тому, кто, придя к могиле, воскликнет «Хусейн! Хусейн! Хусейн!». О чем размышлял Джабир, когда подходил к берегу Евфрата, когда направился оттуда к Святыне имама Хусейна (а)? Он стал первым человеком, посетившим имама Хусейна (а) после его смерти и, таким образом, явился первым паломником Кербелы. Что он чувствовал в эти минуты? Джабир стал человеком, который заложил основу традиции поминания сороковины святейшего Хусейна (а).

Что же он – Джабир - испытывал, о чем думал тогда, в те мгновения? Возможно. он вспоминал веселое личико маленького Хусейна (а), и то, как святейший пророк (с) игрался с ним, носил его на руках и расхаживал, посадив его на свои плечи. И, может быть, вспоминал Джабир то, как пророк (с) прижимал к сердцу маленького Хусейна (а), любил и тешил его, проявлял особую чуткость в отношении малыша, стараясь всеми возможными способами обратить внимание уммы на свое особое отношение к Хусейну (а). И о том, как затем на глазах той самой уммы благословенное чело любимого внука пророка (с), отделили от плоти; то, как именующие себя мусульманами, последователями пророка (с) своими же руками сразили того, о ком сам пророк говорил «Хусейн от меня (моей сущности), а я – от Хусейна»...

Попросив Атиййу ложить его руки на могилу имама (а) и тотчас же потеряв сознание, Джабир, видимо, изведает те ужасы, которые

пришлось испытать мученикам Кербелы 40 дней назад, в Ашуру. Увидит страшную гибель Хусейна, его плоть, израненную, изрубленную руками невежественной, кровожадной, ослепленной, тупой массы недочеловеков. После же, когда придет в себя, воскликнув: «Хусейн, Хусейн, Хусейн!» и разрыдавшись, Джабир вспомнит завет пророка (с), вспомнит горе имама Саджада – Али ибн Хусейна, на глазах у которого убили его родного отца. И наполнится кровью его сердце, согнется спина почтенного старца от осознания горестей, переносимых Ахли-Бейтом (а)...

Но успокоит свое сердце Джабир. Он еще должен жить. Он должен собрать все свои силы, чтобы жить дальше. На него возложена миссия. Он еще не выполнил задачу, возложенную на него святейшим пророком (с). Он еще не передал Его приветствия сыну имама Саджада (а) – имаму Мухаммаду Бакиру (а), рассекающему завесы науки. Джабир донесет послание пророка (с) его благословенному потомку. Он выполнит его (с) священный завет. И став посланником символического, но вместе с тем вверенного ему святейшим (с) в качестве величайшей ценности послания, Джабир способствует отличению истины ото лжи, поможет мусульманам определить тропу, ведущую к Всевышнему, найти путь истины, оставленный пророком (с).

В действительности Джабир явился тем, кто возвел мост между сценами Ашуры и Арбаином. Он - тот, кто возвел мост между заветом святейшего пророка (с), со светом имамата и с днем Ашура, в котором смутья-

ны, нечестивые совершили зверское убийство того, кто был определен Всевышним продолжателем миссии пророка (с) в Божественном, духовном предводительстве. «Хусейн! Хусейн! Хусейн!» восклицает Джабир, и все ужасы, перенесенные Ахлибейтом (а), восстают перед его взором... Если подумать, Джабир является живой летописью злоключений Ахлибейта (а), и вместе с тем он олицетворяет собой искреннюю и беззаветную преданность святейшему пророку (с) и пречистой семье...

Арбаин – это величайший день. День поминания Хусейна (а), его самопожертвования, непреклонности, отваги, стойкости, самоотверженности, проявленных в борьбе во имя Божественных идеалов. День, в который зародилась культура паломничества на его святыню. И в этот день святейшая Зейнаб (с) и имам Саджад (а) – те, кто известил мир о трагедии Ашуры и раскрыл глаза людей на истину, положили основу традиции розе. Прожив свои жизни в поминании горестей святейшего Хусейна (а), они зародили и закрепили эту традицию поминать имама Хусейна (а) в день Ашура, в Арбаин и в целом на протяжении всей Мухаррам-Сафаровой поры.

Джабир же отворил дверь паломничества на святыню имама Хусейна (а). Святыню, быть которой завещал сам святейший пророк (с) и Ахли-бейт (а), которая одним своим существованием напоминает человеку о его великой и почетной миссии, заключенной в защите угнетаемых и противостоянию гнету нечестивых.

> Гаджи Ильгар Ибрагимоглу



## Зильхиджа - месяц духовности и добродетели

(Начало в № 36)

Затем молящийся украшает свою молитву приветствием Святейшего пророка (с) и его Ахли-бейта (а): «О, мой Аллах! Желаю от Тебя, чтобы Ты передал мое приветствие Святейшему пророку (с) и его Ахли-бейту (а)».

Затем в молитве просится помощь в верном выборе: «О, мой Аллах! Я прошу у Тебя, чтобы в эти дни Ты даровал мне (удел) ступить на праведный путь, путь чистоты и независимости от людей. И устремил меня к тем деяниям, к которым Ты питаешь любовь и в которых Твое довольство». Затем в молитве служитель Всевышнего раскрывает перед своим Господом свои тайные желания: «О, мой Аллах! О тот, кому устремляются всякие жалобы! О тот, кто знает и слышит все внутренние тайны! О, свидетель всех творений! О тот, кто ведает обо всем сокрытом! Воистину молю у Тебя, просим у Тебя, донести наше приветствие до пророка (с) и его Ахли-бейта (а), и отдалить от меня все беды в эти дни! И прими мои молитвы в эти дни! Укрепи меня в эти дни! Окажи мне милость и даруй удачу в тем, что Ты любишь и в чем довольствие Твое! Я молю тебя, о Аллах, даровать мне удачу в смирении перед Тобой, в повиновении Твоему пророку (с), твоим Масумам (а) и их пречистым помощникам!»

Молящийся также просит у Всевышнего даровать ему добро и благодать этих благословенных дней: «О, мой Аллах! О, Всемилостивейший среди милосердных! Я воистину прошу у тебя донести наше приветствие пророку (с) и его Ахлибейту (а)! Даруй мне в эти дни состояние довольства

и смирения! Воистину Ты тот, кто слышит молитвы! Не лишай меня благ, которые Ты ниспосылаешь в эти дни с небес! О, мой Аллах! Очисти меня от грехов!»

Затем молящийся вновь украшает свою молитву посланием приветствия — пожелания мира избранным служителям Всевышнего и

в сонме освободившихся от огня, спасшихся от пламени ада! И даруй нам в эти дни стяжание рая Твоего! Молим Тебя утвердить нас среди тех, кто милостью Твоей приобрел спасение! Заклинаю Тебя Твоей милостью, о Всемилостивейший из милосердных! Да будет мир от Всевышнего нашему госпо-



просит у Него о самом важном: «О, Ведающий о незримом! Утверди для меня обязательным рай! Ниспошли приветствие пророку (с) и его Ахли-бейту (а)! Не дай мне совершить в эти дни те грехи, которые Ты не простишь! Не дай мне той грусти, от которой нет спасения! Упаси меня от тех долгов, с которыми я не смогу расплатиться! Упаси меня от безвозвратной потери! Не дай мне той нужды этого и вечного миров, которые не были бы легки и разрешимы! Воистину, о Всевышний, Ты - всемогущ и все в Твоей власти».

Это обращение тех, кто познал Всевышнего: «О, Всевышний, ведающий о сокрытом! О тот, кто милосерден к проливающим слезы! О, внемлющий молитвам! О Господь небес и земли! О Тот, для которого не спутаются голоса! Пошли (от нас) приветствие пророку (с) и его Ахли-бейту (а)! Молю тебя, утверди меня в эти дни

дину Мухаммаду (c) и всему его Ахли-бейту (a)!»

Наши имамы (а) посредством этих молитв доносят до нас информацию о нас самих, помогают нам познать себя, своего Творца и Господа и научиться культуре обращения к Нему. В благостном месяце зильхилжа предусмотрены и другие прекрасные деяния, которые детально описаны в книгах молитв. Да утвердит Всевышний Аллах всех людей в сонме молящихся и да причислит всех нас к нашедшим прибежище у Него!

Знакомство с зильхиджой посредством молитвы

Конечно же, молитва месяца зильхиджа, упомянутая нами выше, с просветительской точки зрения бесценна. Эта молитва читается в течение первых 9-ти дней после утреннего намаза и перед вечерним намазом. Заряд молитвы столь высок, она столь духовно насыщенна, что чувствуется необходимость

в сонме освободившихся от дополнительно остановиться огня, спасшихся от пламени на ее отдельных моментах.

Прежде всего, из молитвы выясняется, что эти дни наделены Всевышним большей добродетелью и славой по сравнению с остальными днями года. Это помогает осознать особое значение первой декады месяца зильхиджа. «О, мой Аллах! По милости и милосердию Своему Ты даровал мне осознание этих дней» - обращается к Всевышнему благодарный служитель. Так что же тогда должен просить человек, который осознал благодатность этих дней? «Даруй же мне особые благости этих дней, о Боже» - взывает тогда служитель. В чем же заключается здесь высший дар? «Да будет мир от Тебя, о Аллах, Святейшему пророку (с) и Ахлибейту (а)» - звучит в ответ на этот вопрос.

Это не просто приветствие. Во-первых, ответ на приветствие по Исламу обязателен. значит что человек, посылающий приветствие Святейшему пророку (с), обязательно удостоится чести получить от них ответ. Во-вторых, послание приветствия этим святым ЛЮДЯМ означает признание их ценностей, созвучие с их идеалами, что говорит о неизмеримых духовных дарах, ожидающих приветствующего. Но что же кроется в этих днях, почему человек должен так стремиться к ним? Молитва гласит: «О, мой Аллах! Даруй нам праведный путь, чистоту, независимость от людей. Наставь нас на этот путь! Помоги нам полюбить те деяния, в которых есть Твое довольство!»

> Гаджи Ильгар Ибрагимоглу (Продолжение следует)

## Kaycap🕸

# Бегство от религии

#### (Начало в №№ 35,36) 5. Бегство от ответственности

Как много на свете людей, привыкших к невоздержанности, беспечности, разнузданности и изнеженности. Их стремление к абсолютной свободе и приволью без каких-либо условий и ограничений заставляет их с настороженностью взирать на религиозное учение. Ведь религия накладывает на человека обязательства, ответственность и нормы поведения. Мы считаем, что в природе человека изначально присутствует чувство ответственности и стремление к соблюдению обязательств. Однако в результате различных факторов, например, воспитания или воздействия окружающих, это чувство притупляется. По этой причине люди, подавившие в себе чувство ответственности, отворачиваются от религии, опасаются ее, ибо ее принятие влечет за собой необходимость соблюдения целого ряда обязательств. А такие люди не хотят этого, как сказано в Коране: «Но человек желает и впредь совершать грехи. Он спрашивает, когда же наступит День воскресения?» (Сура «Воскресение», аят 5) Бегство от ответственности и обязательств, жажда неограниченной ничем свободы заставляют человека отрицать День воскресения и вечную жизнь загробного

Ислам уважает свободу людей, но не ту, ничем неограниченную свободу, к которой стремятся некоторые грешники и развратники. Это не есть свобода, это потакание страстям и низменным побуждениям, вле-

кущее человека в духовную деградацию и причиняющее множество страданий его окружению. Поэтому исламская религия накладывает на людей условия и ограничения, ибо только в этом случае человеческое общество сможет достичь вершин духовного совершенства.

Истинная религия – свободная религия, к которой никто никого не принуждает: «Нет принуждения в религии. Прямой путь уже отличился от заблуждения». (Сура «Корова», аят 256)

Посланник Аллаха (с) говорил: «Воистину, Аллаху не поклоняются под принуждением». (Бихар аль-анвар, т.77 стр.142)

#### 6. Длительные несбыточные желания

Чаяния и желания побуждают человека к развитию и совершенству, даруют ему уверенность и надежду на прекрасное будущее. Беременная женщина претерпевает трудности, выпадающие на ее долю в течение долгих месяцев, в належле на рождение достойного здорового ребенка. Земледелец лишает себя большого числа удовольствий и трудится без устали, желая собрать хороший урожай с полей и садов. Прилежный студент надеется, что добьется поставленных целей, вследствие чего старательно корпит над учебниками и усердно посещает лекции. Если бы в человеке не было желаний и надежд, то его ждало бы несчастное будущее. Но желания и надежды ни в коем случае не должны переходить границ дозволенного, ибо в этом случае они начинают представлять опасность.

Они лишают человека возможности трезво взглянуть на мир и свое положение в нем. Они не дают ему познать истину, сводят на нет его чувство ответственности. Имам Али (а) говорил по этому поводу: «О люди, воистину, самое страшное, что меня беспокоит, сводится к двум вещам - к следованию суетным измышлениям и возлаганию слишком больших надежд. Что до суетных измышлений, то они ограждают от истины. Что до слишком больших надежд, то они заставляют забыть о жизни грядущей». (Нахдж аль-балага, проповедь 42)

Лицемеры – это люди, не принявшие веру, не **уверовавшие** в истинную религию, но пытающиеся выдать себя за настоящих верующих. В День суда, когда пред каждым человеком предстанет истина и не будет возможности избежать сурового наказания, лицемеры скажут верующим: «Разве мы не были с вами?» А верующие ответят им: «Да, но вы соблазняли самих себя, выжидали, сомневались и обольщались надеждами до тех пор, пока не явилось повеление Аллаха. Соблазнитель обманул вас относительно Аллаха». (Сура «Железо», аят 14)

#### 7. Следование страстям

Следование страстям, прихотям и низменным побуждениям души является как основной причиной отвращения от истинной религии, так и причиной погрязания в духовный мрак и деградацию. Следование страстям воспринимается исламским учением как главный враг человечества, с которым людям необхо-

димо бороться. Обуздание страстей и желаний обязательно поможет человеку по-новому взглянуть этот мир и увидеть истины, которые прежде были сокрыты от него. Те несчастные, которые пребывают в плену своих вожделений, лишены возможности чувствовать внутренний зов единобожия, призывающий их к истине, и лишены способности слышать призыв истинной религии. И нет в этом ничего удивительного, ибо их взоры ослеплены, а их сердца запечатаны. В Коране сказано: «Видел ли ты того, кто обожествил свою прихоть? Аллах ввел его в заблуждение на основании знания, запечатал его слух и сердце и бросил на его взор покрывало. Кто же наставит его на прямой путь после Аллаха? Неужели вы не помяните назидание?» (Сура «Коленопреклоненная», аят 23)

Следование страстям и потакание желаниям не только не дают неверующему человеку услышать истину, но и могут свести с прямого пути верующих людей. Всевышний Аллах обращается к пророку Дауду (а): «О Дауд! Воистину, Мы назначили тебя наместником на земле. Суди же людей по справедливости и не потакай порочным желаниям, а не то они собьют тебя с пути Аллаха». (Сура «Сал», аят 26)

В хадисе от имама Али (а) говорится: «Если ты последуешь за своими страстями, то они лишат тебя способности слышать и видеть». (Гурар аль-хикам, 3807)

Аятолла Макарем Ширази (Продолжение следует)



## Толкование Корана на

Размышления над Кораном и толкование на основе субъективного мнения

Некоторые люди путают размышления над благословенными аятами с толкованием на основе субъективного мнения. Это запрещено. Порочные мнения и неправильные убеждения погубили искусство извлечения пользы из благословенного

Корана. Извлечение нравственной, религиозной и ирфанской пользы никоим образом не связано с толкованием. Субъективное мнение не может быть основой толкования Корана.

Если, например, человек извлечет пользу из метода ведения беседы Мусы с Хизром (а); из метода их общения; из странствования пророка Мусы (а) при величии его пророческого сана ради приобретения которых у знаний, него не было; из метода изложения им сво-

ей потребности досточтимому Хизру (а), как сказано об этом в Коране: «Не последовать ли мне за тобой, чтобы ты научил меня тому, что дано тебе знать о прямом пути»[1]; того, как отвечал Хизр (а); из того, как приносил извинения пророк Муса (а); из величия степени знаний; из этики поведения ученика с учителем, которая охватывает примерно двадцать воспитательных моментов, то какое это имеет отношение к толкованию. чтобы оно было на основе субъективного мнения? Много полезного извлекается из Корана подобным образом. Если кто-нибудь, прочитав слова Всевышне-

го: «Хвала Аллаху - Господу (обитателей) миров»[2], которые означают, что лишь Всевышний Творец достоин всех восхвалений и возвеличиваний, поймет актовое единобожие и скажет, что из благословенного аята он понял что всякое совершенство и красота, всякое могущество и величие, которое есть в мире и куторое

образом не связаны ни с умственными знаниями и науками, соответствующими рассудочным критериям, ни с нравственностью. Потому что подобное толкование опирается на твердый и ясный разумный довод. И если какой-нибудь вопрос противоречит им, то эти доводы нужно извлекать из этого вопроса. Например,

доводы нужно извлекать из глас этого вопроса. Например, пост

косые глаза и замкнутые сердца приписывают тварям, принадлежит Всевышнему Творцу и ни одно из творений ничем не владеет, а потому вся слава и хвала принадлежит лишь Творцу, никто не является соучастником Его в этом, то какое это имеет отношение к толкованию, чтобы считать или не считать его «основанным на субъективном мнении»? Таковы же и прочие вопросы, из метода изложения которых понимается, что они не имеют никакого отношения к толкованию. Вдобавок к этому, возможно, при толковании на основе субъективного мнения встречаются аяты, которые никоим

обычное понимание благословенных аятов «Когда Господь твой придет...»[3] и «(Он) - Милостивый, который утвердился на (небесном) троне»[4] противоречит разуму. Но это не значит, что их надо опровергать и толковать на основе субъективного мнения.

#### Толкование аятов о предписаниях на основе субъективного мнения

Вероятно, толкование на основе субъективного мнения касается аятов о предписаниях, но суть их недосягаема для умов. Эти предписания должны лишь соблюдаться и перениматься от хранителей Откровения, как об этом сказано

во многих благословенных преданиях против простых факихов, которые хотят постичь Божью религию своим разумом и шаблонами. В одном из благословенных преданий говорится: «Самое далекое для человеческих умов - это толкование Корана»[5]. Другое предание гласит: «Божья религия не постигается умом».[6] Это

предание указывает на то, что «Божья религия» означает «ритуальные, культовые обряды», потому что знание об истинности существования Творца, единобожия, воскрешения и пророчества, вообще всех знаний есть законное право и особенность умов.

#### Запретность толкования на основе субъективного мнения

В последнее время появились люди, которые вовсе не являются толкователями, но

хотят приписать свои цели Корану и сунне. Даже некоторые левые и коммунисты придерживаются ради достижения своих целей. Они не имеют никакого отношения к толкованию и к Корану. Они хотят втереть свои цели нашей молодежи под именем ислама. Поэтому я говорю, что те, кто не имеет достаточной учености, молодежь, которая не разбирается в этих вопросах и в вопросах ислама, те, кто не ведает об исламе, не должны браться за толкование Корана. Если же они возьмутся за это ради достижения своих целей, то наша молодежь не должна ограничиваться их толкованиями. Один из



## основе субъективного мнения

запретов ислама - это толкование на основе субъективного мнения[7], подведение аятов Корана под свое мнение и толкование Корана по своему усмотрению.

#### Предостережение писателям и мыслителям

Должен напомнить уважаемым писателям и мыслителям строго воздерживаться от толкования

священного Корана и предписаний Корана на основе своего субъективного мнения.

#### Вмешательство личного мнения в толкование Корана

Студенты, представители всех уровней духовенства и все остальные должны строго соблюдать запрет на толкование священного Корана и предписаний ислама на основе своего разума и субъективного мнения. Вы должны соблюдать все предписания ислама. И будьте уверены, то, что в интересах общества, в том числе в целях

распространения справедливости, устранения гнета, обеспечения независимости и свободы, экономического преобразования и рационального и практического использования богатств, запрещается нелогично толковать Коран.

#### Наказание того, кто толкует Коран субъективно

В эпоху начала Ислама часто упоминалось, что тот, кто толкует Коран на основе своего мнения, занимает свое место в аду. Это было предвидением того, что настанут такие времена, когда каждый будет толковать его по-своему вопреки тому, что гласит Коран.

#### Толкование Корана теми, кто незнаком с ним

По мнению представителей некоторых школ, выходит, что некоторые люди, некомпетентные в вопросах предписаний и исламских учений, толкуют аяты священного Корана и тексты хадисов по своему усмотрению, под воздействием отклонившихся школ, и подго-

ах Возможно, вначале оно за- суб родилось в научных кругах воз я- Кума. Однажды некоторые насы из них пришли ко мне и ска- на е- зали: «Мы так поняли, что ды воскрешение есть этот мир сосы и воздаяние есть этот мир». лан

имамата и воскрешения не

являются исламскими. Все

противоречит исламу. Это

явление не ново, оно по-

явилось 15-20 лет назад.

няют их под свои учения, не обращая внимания на то, что для достижения степеней исламского фикха необходима длительная работа. Смехотворными и поверхностными аргументациями и игнорированием встречных аргументов, всестороннего рассмотрения невозможно достичь высоких и глубоких исламских знаний.

#### Лицемеры и толкование Корана

Недавно мы оказались под влиянием одной группы людей. Они обращают всю духовность к материи, утверждают, что являются мусульманами, но их понимание единобожия, миссии пророка (с), пророчеств,

Эти люди были и раньше, но сейчас их стало больше. Когда я был в Наджафе, туда приехал один из представителей этой группы и пробыл там более двадцати дней, некоторые говорят двадцать четыре дня. Каждый день он приходил ко мне. Я предоставлял ему час, или больше, времени, и он говорил. Все, что он говорил, касалось Корана и Нахдж ал балаги. У меня сложилось о нем плохое мнение.

#### Замкнутость Корана – результат его толкования на основе субъективного мнения

Коран, эта книга познания Бога и путь, ведущий к Нему, руками невежест-

венных друзей был выведен со своей стези и направлен к искажению и замкнутости. Отклонившиеся умы и толкование на основе субъективного мнения, к воздержанию от которых нас призывали имамы (а), нашли в нем место, и каждый стал использовать его соответственно своим желаниям.

#### Запрет толкования Корана на основе субъективного мнения

Мы имеем такую книгу, которая охватывает личные интересы, общественные интересы, политические интересы, государственный строй, абсолютно все. Разумеется, согласно тем комментариям, которые составили толкователи Корана, и мы не имеем права толковать его своевольно. Мы должны следовать изречению: «Истинно, Коран знают те, к кому он направлен»[8]. Ко-

ран доходит до нас путем откровения и с помощью людей, связанных с откровением. И хвала Господу, что у нас есть такой путь. (200) 23.02.63.

- [1] Сура «Пещера», аят 66.
- [2] Сура «Открывающая», аят 2.
  - [3] Cypa «Заря», 22.
  - [4] Cypa «Ta Xa», 5.
- [5] Бихар аль-анвар, т. 89, стр. 95.
- [6] Бихар аль-анвар, т. 2, стр. 303.
- [7] Пророк изрек: «Кто будет толковать Коран по своему усмотрению, пусть займет свое место в аду».
- [8] Бихар ал-анвар, т. 46, стр. 349.



# Хиджаб

#### (Начало в №№ 34,35,36)

Поэтому успокоение полового инстинкта, когда мужчина не видит множество полуобнаженных женщин, а женщина не демонстрирует себя всем мужчинам, направление их человеческой природы в верное русло причины появления в Исламе института женского хиджаба. Пророк Мухаммад (с), перечисляя качества достойной жены, сказал: «Она не скрывает своей красоты от мужа, но недоступна для посторонних взоров».

### 2. Укрепление семейных отношений

Без сомнений, все, что служит укреплению семейных уз и налаживанию взаимоотношений между супругами, является прибылью и выгодой для каждой семьи. И наоборот, все, что вносит разлад в отношения между мужем и женой и разрушает семейное счастье, является большим злом, с которым необходимо бороться всеми силами. Принимая во внимание и то, что семья состоит не только из мужа и жены, но в ней присутствуют также дети, которые в будущем станут отдельными личностями. Пророк Ислама (c) говорил: «Ничто так не любо Всемогущему и Достославному Аллаху, как дом правоверного, который зиждется на законном браке».

С точки зрения Ислама, ношение женщинами хиджаба, ограничение рамками законной семьи всех отношений между мужчиной и женщиной служит причиной укрепления се-

мейных уз и сохранения отказь теплых взаимоотношений удовол супругов. В этом случае ничени каждый супруг видит в но зак своей супруге человека, являет дарящего ему радость. И дением каждая супруга считает рым с своего супруга тем единс-люди.

отказываться от многих удовольствий, вести ограниченную жизнь, подобно заключенным. И это не является голым утверждением, это факт, с которым сталкивались многие люди.



твенным человеком, который является источником ее счастья. В то время как в неисламском обществе порой законный муж или жена воспринимается как некто, являющийся помехой и обузой, лишающей партнера по браку многих радостей жизни. И по этой причине очень часто брак воспринимается как тюрьма и каторга, которые вынуждают человека

Наверное, многие слышали, как молодые люди на вопрос о том, когда же ты женишься, отвечают вопросом на вопрос: «Что плохого я сделал, чтобы жениться?» Нынешняя молодежь не спешит связывать себя брачными отношениями, так как царящая в обществе вседозволенность позволяет людям делать все что угодно. Поэтому институт здоровой семьи, что на Западе, что в России, отходит на задний план, уступая место так называемой свободе сексуальных отношений. А это расшатывает основы здорового общества. В то время как в старину женитьба и создание семьи были одними из самых заветных желаний молодежи. Первая брачная ночь воспринималась как важнейшее событие в жизни человека, с которым не могло сравниться ничто другое. В наше же время первая брачная ночь, ее таинства и чувственность превратились в пустой звук, не имеющий никакого значения для молодежи. Женитьба в былые времена происходила после некоего периода ожидания и томления, поэтому семейные отношения были крепкими, а супруги воспринимали друг друга как источник счастья и радости.

Смело можно сказать, что разница между обществом, в котором отношения между мужчиной и женщиной ограничены семьей, и обществом, в котором эти отношения присутствуют и за рамками семьи, состоит в следующем. В первом случае брак воспринимается как окончание периода ожидания и запретов, а во втором случае брачная жизнь считается началом запретов. В обществе, в котором правит свобода нравов, заключение брака, ограничивает прежнюю привольную жизнь юношей и девушек. Нередко юноши в таком обществе насколько могут откладывают заключение



#### ВЗГЛЯД изнутр

брака и связывают себя ро перетекает в разврат, в семейными узами лишь тогда, когда их возраст уже не позволяет им вести себя как раньше. И все это вместо того, чтобы создать здоровую и крепкую семью в молодом возрасте, испытывая друг к другу самые теплые и нежные чувства, помогать друг другу в достижении духовного совершенства. Добиться этой цели возможно только в том случае, когда муж не будет заглядываться на чужих женщин, а жена будет защищена от взглядов посторонних мужчин. Поэтому исламский хиджаб способствует укреплению семейных уз.

Также не забудем сказать, что в странах, где отношения между мужчинами и женщинами не контролируются религиозными и нравственными нормами, очень высока степень разводов. А большое число разводов в обществе влечет за собой душевные болезни, распущенность, а самое главное, от разводов в первую очередь страдают

#### 3. Гармония в обществе

Помимо того, что ношение женщинами хиджаба способствует душевному покою каждого человека и укреплению семейных уз, оно служит также причиной появления в обществе спокойствия и гармонии. Хиджаб - это скромность женщины, ее благочестие, крепость семейных уз. Отсутствие в обществе религиозных норм в одежде очень часто влечет за собой развязность в поведении, которая очень скокоторый с каждым днем втягивается все больше и больше людей.

В 24-ом аяте суры «Добыча» сказано: «О вы, которые уверовали! Отвечайте Аллаху и Посланнику, когда он призывает вас к тому, что оживляет вас». Воистину, все предписания исламской религии направлены на счастье человечества, на его оживление и духовный рост. Если бы все люди на земле, верно поняв божественные повеления, начали соблюдать предписания религии, то, без сомнений, на земле воцарились бы мир и совершеннейшая гармония. Институт исламского хиджаба не исключение. Мы. мусульмане, убеждены в том, что огромное количество общественных трудностей возникает вследствие отсутствия обществе В правильных норм, которые регулировали бы отношения между мужчинами и женшинами. В исламской религии эти нормы есть, и их соблюдение, как сказано об этом в Коране, оживляет человеческое общество. Но, к сожалению, большинство людей не хотят слышать об этом, большинство людей считают мусульманское одеяние женщин признаком отсталости. Хотя хиджаб на самом деле в корне пресекает появление в обществе различных разладов. Конечно же, не всех, но очень большой их процент.

Помимо этого, хиджаб создает благоприятные условия для женщин, которым хочется развивать свою деятельность в политической, культурной и экономической сферах. В развращенном же обществе, в котором не соблюдаются религиозные нормы в одежде, уничтожаются благоприятные условия для деятельности женщин. Доступная взору всех женщина пробуждает страсти в сердцах некоторых мужчин, сбивает с правильного трудового пути потенциал общества. Разумеется, что в подобной среде мужчины не учитывают реальных способностей и творчества женшин. Самое главное для них — внешность женщин. Конечно, женщины без хиджаба также могут заниматься общественной деятельностью, поскольку хиджаб не препятствует деятельности женщин. Но ведь негативные последствия несоблюдения хиджаба для общества очевидны. В исламских обществах, в которых женщины занимаются общественной деятельностью, соблюдая религиозные нормы одежды, плодотворность труда выше, а вероятность разврата сводится к миниму-

#### 4. Достоинство женшины

Ни для кого не является секретом, что в чувственности, нежности, скромности и доброте женщина превосходит мужчину. Являясь недоступной для посторонних мужчин, женщина хранит свое положение, таким образом она сохраняет свою добродетель и скромность. Недоступность женщины, соблюдаюшей хиджаб, вызывает

к ней уважение со стороны окружающих. Хиджаб создает в самой женщине чувство уверенности, осознание своего достоинства. Ислам призывает женщин целомудренными, скромными, нравственными. Чем скромнее будет женщина в одеянии и поведении, а также в общении с противоположенным полом, тем больше у нее достоинств, тем большего уважения она заслужит. И никто не позволит себе каких-либо непристойностей в ее адрес. Посланник Аллаха (c) говорил: «Скромность - благо, однако для женщины в скромности блага больше». Имам Али (a) сказал: «Скромность влечет за собой целомудрие».

действительности, институт хиджаба является одним из аспектов высокого положения женщины в Исламе и свидетельствует о той огромной ответственности, которая возложена на нее. И это неудивительно, так как женщина-мать является первым учителем и воспитателем человека, от усилий которой зависит построение праведного общества.

По этим причинам Всевышний Аллах ниспослал своему пророку священный аят: «О Пророк! Скажи твоим женам, твоим дочерям и женщинам верующих мужчин, чтобы они опускали на себя свои покрывала (то есть укрывали себя от взоров посторонних)» (Сура «Сонмы» аят 59).

> Аятолла Маккарем Ширази



## Образование женщин в эпоху рассвета Ислама

(Начало в №№ 34,35,36)

Весьма интересен рассказ Аишы, в котором говорится о ее знаниях в области медицины. Когда ее племянница Урва бинт Зубайр удивилась медицинским знаниям своей тети и спросила, откуда она этому научилась, Аиша ответила: «Благородный пророк болел в конце своей жизни. К нему приходили разные группы арабов и назначали лекарства для его лечения. Я же лечила ими пророка и таким образом освоила эти знания».

3. Женщины-сподвижницы в ранге учителей.

После того как пророк покинул мир и исламское общество стало нуждаться в изречениях этого великого человека, которые также называются «сунной», сподвижники пророка, слышавшие его многочисленные изречения, заняли особое место. Ввиду особо тщательного подхода к передаче и записыванию изречений и преданий во время халифата Умара эта особенность была сохранена.

В этой связи женщинысподвижницы, особенно те, кто ввиду своих близких и родственных связей слышал от пророка больше изречений, нежели другие, пользовались особым вниманием сподвижников и других не видевших пророка мусульман.

В свою очередь, эти женщины понимали свои обязанности и ставили обучение в своих делах во главу угла. В их числе можно указать на лучезарную Фатиму (с). После смерти своего отца она недолго прожила на этом свете. Однако все это время она доносила исламские учения не только до своих сыновей Хасана и Хусейна (а), но и женщины-сподвижницы, такие, как Умм Салама, Айиша, Салма, жена Абу Рафи'а, слышали от нее изречения

пророка.

Также некоторые сподвижники пророка, такие как Салман, Джабир ибн Абдулла Ансари, Абу Айуб Ансари, Абу Са`ид Худари, Абу Хурайра, Сахл ибн Са'д Са'иди, Аббас ибн Абд ал-Мутталиб, Абдулла ибн Аббас и Абдулла ибн Мас`уд, известны как передавшие изречения пророка со слов Фатимы (с). Вероятно, некоторые из них ввиду своих родственных или очень близких связей с Али (а) слышали некоторые предания и изречения непосредственно

дой тому, кто получает сто переданных ею хадисов притысяч динаров за поднятие тяжелого груза на чердак, и даже говорит о большем воздаянии, которое невозможно исчислить мирскими мерами.

Жена пророка Айиша благодаря тому, что вышла замуж за пророка в раннем возрасте и смогла запомнить многое из его изречений, а также ввиду своей долгой жизни (ум. 58 г.л.х.) и своего особого положения среди мусульман, смогла сыграть великую роль в составлении сунны пророка (с).



от самой Фатимы (с). Женщины Медины также время от времени ходили к ней спрашивать о шариатских предписаниях

Сообщается, что одна из этих женщин стала задавать Фатиме (с) вопросы, и когда количество вопросов достигло десяти, она сказала: «О дочь посланника Аллаха! Я больше не стану утруждать вас». Однако Фатима (c) ответила: «Спрашивай все, что хочешь. Я слышала, как отец сказал: «Воистину, когда ученые нашей общины будут собраны в Судный день, им воздастся одеяние из милости соответственно их знаниям и стараниям в напутствии рабов Божьих».

В этом предании Фатима (с) сравнивает награду за ответ на эти вопросы с награ-

Она является одной из семи передавших хадисы, известна как «муксир», т.е. тот, кто передал более тысячи хадисов пророка. Количество переданных ею хадисов равно 2210, 174 из них приводятся в обоих «Сахихах» Бухари и Муслима. Также Бухари приводит 54 переданных ею хадиса. Кроме того, Муслим приводит еще 69 хадиса с ее слов. Таким образом, общее количество переданных ею хадисов в двух «Сахихах» достигает 297. Учитывая то, что общее количество правовых хадисов, приведенных в «Сахихах» Бухари и Муслима, составляет 1200 хадисов, примерно четверть правовых хадисов или же, другими словами, шариата (с точки зрения суннитов) передана Айишей. Также большее количество водится в «Муснаде» Ибн Ханбала. В «Муснаде», составленном Ибн Хаджаром Аскалани (1394-1473 гг.) на основе переданных Айишей хадисов, приводится 1081 хадиса.

Многочисленные передатчики хадисов, количество которых порой достигает ста человек, передавали хадисы непосредственно от нее, большинство из них можно назвать ее прямыми учени-

Говорится, что великие сподвижники пророка спрашивали у нее о религиозных предписаниях, и наибольшую пользу в плане передачи хадисов с ее слов, извлекали те, кто имел с ней родственные отношения, например Урва ибн Зубайр.

Также множество женщин активно пользовалось знаниями Айиши. Среди них была и Умра бинт Абд ар-Рахман, к которой обращались таби'ины (те, кто не видел пророка, но видел его сподвижников), когда хотели воспользоваться знаниями Айиши.

Урва ибн Зубайр, племянник Айиши, который вырос у нее и передал с ее слов многочисленные хадисы, считал ее самым сведущим человеком в Коране, фикхе, медицине, поэзии, истории арабов и их генеалогии.

В числе других женщин, взошедших в ранг учителей после смерти пророка и передававших его хадисы, можно назвать жену пророка Умм Саламу (378 хадисов), Асму бинт Язид (81 хадис), жену пророка Маймуну (76 хадисов), жену пророка Хафсу бинт Умар и Асму бинт Умайс (по 60 хадисов), Асму бинт Абу Бакр (58 хадисов) и жену пророка Умм Хабибу (56 хадисов).



### Высшая мудрость и божественная справедливость

(Начало в №№ 35,36)

6. Зло и вред либо относятся к качествам небытия, как-то невежество, немощь и нищета, либо, будучи одними из этих качеств, становятся источником небытия (землетрясения, микробы, наводнения, град и др.). Зло бытийных вещей, которые становятся причиной небытия, заключается в их ненужности и воздействии на другие вещи и явления (то есть относительно), а не в них самих. Иными словами, всякое зло не является злом само для себя: оно неблагоприятно для других. А ведь истинное бытие всякой вещи - в ней самой. Ее относительное и дополнительное существование абстрактно и номинально, но в то же время это непременное условие истинного существования.

7. Блага и зло составляют две непересекающиеся, отдельные друг от друга линии, хотя зло неизбежно присутствует в условиях появления и описаниях благ земных. Корень зла, которое представляет собой один из подвидов небытия, заключен в неспособности способных. Если же появляется такая способность, то милость существования

от Всевышнего будет несомненной и нерушимой. Корень же такого зла, которое не относится к небытию, заключен в неотделимости его от блага.

8. Ни одно зло не является абсолютным. Небытие, в свою очередь, есть предвесщенный Коран четко и ясно подтверждает это.

10. Обладая универсальным нерушимым строем, мир в своей субстанции является неразделимым единством; иными словами, все Творение представляет собой один организм. Не



тник бытия, блага и совершенства. Злокозненные проявления являются ступенью на пути к совершенствованию. Поэтому говорят, что в каждом зле заложено добро, а в любом небытии скрыто бытие.

9. Закон и традиция. Развиваясь на основе строя причинно-следственных связей, который носит универсальный характер, бытийный мир живет согласно законам и традициям. Свя-

только зло и небытие неотделимо от добра и бытия, но и все части мира, будучи едиными и составляя образ друг друга, неразделимы.

Согласно перечисленным выше 10 принципам, то, что может существовать, - это определенный универсальный и абсолютный строй. Таким образом, перед миром стоит выбор: существовать на основе определенного строя (порядка) или совсем не существовать. Совершен-

но невозможно, чтобы мир существовал без определенного порядка или чтобы это был другой порядок (например, чтобы причины стали на место следствий и наоборот). Поэтому с позиций высшей мудрости утверждается, что мир может существовать в рамках определенного строя или не существовать совсем. Ясно, что мудрость требует выбирать наиболее целесообразное, то есть бытие.

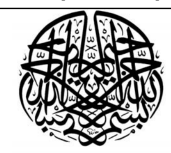
Кроме того, возможно бытие вещей и существ со всеми их неотъемлемыми качествами. Однако глубоким заблуждением является надежда на то, что благо и бытие могут существовать отдельно от зла и небытия. Поэтому и в этом плане высшая мудрость побуждает выбирать между совместным существованием добра и зла или отсутствием и того, и другого, а не между добром и злом.

Также возможно бытие целого взаимосвязанного мира, в котором нельзя чтото оставить, а что-то устранить. С точки зрения высшей мудрости, нужно выбирать между существованием или небытием целого, а не отдельных частностей.

Мортаза Мотаххари



Редакция выражает глубокую благодарность за оказание помощи в выпуске этого номера газеты Аликберову Х.А., Агаеву Т., Нуриеву Д.Н.



Уважаемые читатели, редакция газеты "Каусар" приглашает всех желающих к сотрудничеству в написании статей для нашей газеты. Для получения подробной информации пишите на e-mail aдрес Causar-np@mail.ru.

В газете использованы материалы из сайта Imamat-News.Ru



## «Тот, кто ленится в мирских делах, будет ленивым и в деяниях для вечной жизни...»

(Начало в №№ 35,36) Аллах любит того, кто трудится и кормится своим трудом

Ознакомимся с несколькими советами нашей религии касательно праведного (халал) заработка. Как по-

вествует Святейший пророк Давуд (а), однажды, встретив на своем пути сапожника, Святейший пророк (а) возгласил: «О человек! Работай и кормись! Ибо Аллах любит того, кто трудится и кормится своим трудом, но не любит того, кто ест, но не трудится».

Ислам любит, когда человек трудится, усердствует и пожинает плоды своего труда. И осуждает лень, когда человек попросту растрачивает свое время и кормится за чужой счет.

В хадисе от Святейшего пророка (с) повествуется: «Никогда никто не снедал обеда вкуснее, чем тот, на который было заработано своими собственными руками».

Как видно, между удовольствием, получаемым от принимаемой пищи, и способом, которым на этот обед было заработано, существует незыблемая связь. И эта связь имеет больше экзистенциальный,

данном хадисе речь, скорее всего, идет о таком явлении, как благодатность пиши.

В другом хадисе от Святейшего пророка (с) делается акцент на особой зна-

чем ощутимый характер. В тное отношение человека нищеты, является лень. По к своему труду. Именно подобный подход трудящегося к своей работе способен обеспечить максимальную производительность труда. Ибо каждая категория

этому вопросу имам Мухаммад Бакир (а) повествует: «Лень наносит вред вере и миру (мирской жизни)»

В другом хадисе от Му-- начиная с творческого хаммада Бакира (а) затра-

> гивается иная сторона лени, в нем, в частности, говорится о том, лень раскрывает перед человеком перспективу (а по сути, пропасть) бесславия: «Я ненавижу того, кто проявляет лень в мирских делах. Тот, кто ленится в мирских делах, будет ленивым и в деяниях для вечной жизни».

Да упасет Всемилостивый Аллах всех людей от нищеты и утвердит в противоборствуюших лени!

О наш Аллах! Помоги нам быть последовательными, бдительными и преданными в своих делах!

О Аллах! Утверди нас на пути Святейшего пророка (с) и его Ахли-бейта (а)!

О Аллах! Помоги в скорейшем освобождении захваченных земель!

О Аллах! Ускорь явление Своего Худжата - Святейшего имама Сахиб-аз-Замана (а)! Аминь!

> Гаджи Ильгар Ибрагимоглу



чимости. необходимости ответственного отношения к своей работе: «Лучший из заработков - это жалованье работника, преданно относящегося к своей работе».

На сегодняшний день организация труда, качество менеджмента и управления представляются, быть может, одними из наиболее актуальных проблем в экономике. И в данном контексте лучшим контролером и столь же сильным стимулом является осознанное и добросовес-

подхода, чувств бережли- рядах вости и накопительства и заканчивая стремлением принести пользу, возыметь выгоду и добиться успеха - охвачена данным концептуальным подходом. Как видно, исламская религия уже 14 веков назад раскрыла перед человечеством такие перспективы, с которыми трудно конкурировать даже современной науке и менеджменту.

Надо сказать, что одним из наиболее существенных факторов, доводящих человека до состояния полной

Учредитель: Исламская религиозная организация "Мечеть мусульман шиитов г. Махачкалы"

#### Редактор:

Али Шихзадаев

Консультант:

Нури Мамед-заде

Верстка и дизайн:

Амирбек Курбанов



#### Адрес редакции:

367950, Россия, Республика Дагестан, г. Махачкала, ул. Оскара 33; тел. 67-33-88

Causar-np@mail.ru.

Организация

"Мечеть мусульман шиитов" и ООО "Центр исследований и переводов "Ахли Бейт" Отпечатано в типографии

ООО "Дом печати" Тираж: 999 экз.

Заказ №